

# ورقة في محور الحريات الفردية

سامر إسلامبولي





# ورقة في محور الحريات الفردية

بسم الله الرحمن الرحيم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

أشكر القائمين على جمعية التجديد الثقافية الاجتماعية لدعوتهم لي للمشاركة في هذا المؤتمر الكريم، وأرجو أن أكون عند حُسن ظنهم وظنكم، وأقدم ما هو مفيد، لتأخذ مشاركتي محلها مع مشاركات الأساتذة الكرام ليشكلوا مع بعضهم رؤية ثقافية لموضوع مازال يُعرض ويُناقش بصورة مستمرة منذ بدء الوعي الإنساني على الأرض.

وهذا يدل على أن الجنس الإنساني ما زال إلى الآن يعاني من الاضطهاد والاستعباد ويئن تحت ركام من الظلم والاستبداد، فيحاول بهذه الصرخات المكتومة أن يوصل إلى الفراعنة والهامانات أني في رمق من الحياة، ومازلت أتنفس تحت الحطام، ومازال بي بقية من الحركة في بعض الأعضاء لم أستسلم للموت، ولم أيأس من النجاة، أريد الحياة، أريد أن أخرج من تحت ركام التخلف والانحطاط، أريد أن أتنفس هواء الحرية، أريد أن أكسر قيودي وأتحرك في ساحة بلادي، أنظر لإخواني، وأبتسم في وجوههم، وأبدأهم بالسلام عليكم يا أحبابي، السلام عليكم يا معشر الناس.

عجباً لماذا هم عابسون؟ لماذا ينظرون إلي شذراً؟ لماذا لم يردوا السلام؟







ماذا حصل في الديار؟ من حرق البيادر وقطع الأشجار؟ من غرس شجرة الكراهية في قلوب الناس؟ من يسقي هذه الشجرة بالسم الزعاف؟ إنها تحمل ثماراً كرؤوس الشياطين!.

عجباً مازال الإنسان يُفسد في الأرض ويسفك الدماء ١٦ لماذا يمتلئ قلب الإنسان حقداً وكراهية على أخيه الإنسان؟ حتى إن ذلك صار كأنه يجري في مجرى الدم عنده، بل إنه صار من بُنية عناصر الدم ودخل في جيناته ١.

لماذا نورِّث الحقد والكراهية للأبناء في جيناتهم الثقافية، فيكبرون عليها، ويحقدون، ولا يعرفون لماذا يحقدون؟ لماذا تحقد أيها الإنسان على أخيك الإنسان؟ سوف نسمع أحد الأجوبة يتردد صداها: إنَّ الأب الخامس عشر بعد المائة لهذا الإنسان قتل جدي الثالث عشر حينئذ!. وأنا أريد أن أثأر له.

لماذا الآباء يضرسون الحصرم والأبناء يتناولونه.

لماذا الأجيال اللاحقة تعيش في الماضي السحيق؟

لماذا الأجيال الحالية توقف عجلة الحياة وتُرَجِّع دورانها بعكس الاتجاه؟

أسئلة كثيرة وآهات مريرة!!.

آن الأوان إلى أن تقف أيها الإنسان ﴿وَقَفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾ الصافات٢٤، وتحاسب نفسك، وتعيد ترتيب أوراقك الثقافية وأولوِّياتها ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عَلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ الثقافية وأولوِّياتها ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهُ عَلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ الإسراء٣٦، لن يشفع لك الآباء، ولن يفيدك الأكثرية، ولم يكن ولن يكن الآباء أو الأكثرية أو قدّم الزمان برهان على صواب فكرة أو أحقيتها، ورحم الله الإمام علي كرم الله وجهه عندما قال قولته المشهورة التي صارت قاعدة ثقافية: ويحك إن الحق لا يُعرف بالرجال، وإنما يُعرف الرجال بالحق، اعرف الحق تعرف أهله. والحق أحق أن يتبع، ولو لم يكن معك أحد، لأن الحق قوي بذاته.



# أيها السادة الكرام

مفهوم الحرية مسألة حاول جمهرة من الفلاسفة التشكيك بها، فنتج عن ذلك ردة فعل لآخرين يحاولون إثباتها، فزاد الأمر تعقيداً وإشكالاً.

إن كلمة (الحرية) من كلمة (حر) صوت الحاء يدل على أرجحة شديدة منضبطة، وصوت الراء يدل على تكرار، وجمع الصوتين بهذا الترتيب (حر) يدل على أرجحة شديدة بين أمرين أو أكثر مع تكرار تلك العملية دون توقف. وظهر هذا المفهوم لدلالة كلمة (حر) في حركة الإنسان الواعي من حيث امتلاكه صفة الإرادة والاختيار بصورة لازمة لا تتوقف أبداً، فهو ينتقل من أمر إلى آخر حسب ما يشاء ويرغب.

فالجسم له حاجات عضوية ينبغي إشباعها، التي هي الهواء، والطعام، والشراب، والنوم، وطرح الفضلات، وكذلك للنفس حاجات نفسية ينبغي إشباعها، وعدم إشباعها يؤدي إلى هلاك النفس، وهذه الحاجات هي الحرية والكرامة، فعندما تُصادر حرية الإنسان، أو تُهدر كرامته يُصاب بحالة اكتئاب وحزن شديد تودي به إلى موت نفسي، فالحرية شعور نفسي بالحياة، لذا؛ الحرية تساوي الحياة، بل يضحي الإنسان بحياته الجسمية مقابل الحفاظ على حريته، لأن الحياة المحقيقية هي للنفس الواعية المحرة، والمعيشة للجسم.

ومن هذا الوجه يظهر خطأ من يُنكر حرية الإنسان أو يُطالب بالبرهان عليها، فمثله كمثل من يناقش مسألة حاجة الإنسان العضوية للهواء والماء، ويُطالب بالبرهان عليها. فهذه الحاجات النفسية والعضوية هي حاجات ذاتية للإنسان (جسم ونفس) تنبع من داخله وتتطلب الإشباع الخارجي.

ولقد أحسن قولاً من قال: أنا أفكر إذن أنا موجود. ويمكن أن نستبدلها بمقولة: أنا حر إذن أنا موجود. ولا يتغير المفهوم، لأن التفكير ثمرة للحرية، والحرية أساس للتفكير، فقولك: أنا أفكر. يتضمن قولك أنك حر، وإن قلت: أنا حر. يلزم منه قدرتك على التفكير، فالإنسان المستعبد كلله على التفكير، والعطاء والإبداع، والإنسان المستعبد كلله على الآخرين، وعبء، ولا يُنتظر منه نهضة أو رقي، وكذلك الشعوب المستعبدة، هي شعوب متخلفة لا يمكن أن تنهض



ما لم تُمارس حريتها التي تدفعها إلى التفكير والعطاء والحوار والاختلاف في الرؤى، فالشعوب الحرة، شعوب متقدمة ناهضة، والشعوب المتقدمة الناهضة هي شعوب حرة.

والحرية طريق للنهضة والتقدم والإبداع، وممارسة مقام الخلافة في الأرض.

وحرية الإنسان مفهوم ثقافي ذو بُعدين:

الأول: ديني على صعيد الفرد بالحد الأدنى ويرتقي إلى الأسرة والمجتمع.

الثاني: اجتماعي يتعلق بحركة الإنسان في المجتمع وفق معيار الآداب العامة، والعرف والنفع والضرر.

فالإنسان الذي يعيش وحيداً على قمة جبل تكون مساحة حريته كبيرة جداً، إذ يستطيع أن يصرخ بأعلى صوته، ويمشي عارياً، ويقذف الحجارة إلى أي جهة يريد، بينما إنسان المجتمع لا يستطيع ذلك، فدائرة حريته تضيق وتنضبط لتفسح مجالاً لحق دوائر الآخرين في الوجود، فالإنسان الاجتماعي لا يعيش وحده، وإنما يعيش ضمن علاقات متشابكة بالغة التعقيد مع الآخرين، والتمرد الفردي الأعمى على نظام المعرفة، قد يقود إلى نفي القيم والمعارف المعمول بها بصورة مدمرة.

لذا؛ قيل: إن حرية الإنسان تنتهي عندما تبدأ حرية الآخرين، وهذه الضوابط الثقافية للحرية هي ضوابط اجتماعية يخضع الإنسان لها طوعاً ليستطيع ممارسة حريته الفعّالة، لأن عدم خضوع الإنسان لهذه الضوابط تدفع الآخرين إلى اختراق دائرة حريته وإلحاق الأذى به، إذاً؛ الانضباط الثقافي الاجتماعي هو قانون يضمن ممارسة الحرية الشخصية بجانب حرية الآخرين دون اختراق أو أذى لأحد.





<u>فالحرية مسؤولية وانضباط والتزام</u>، والمسؤولية قائمة في أساسها على الحرية. <u>فالحر مسؤول، والمسؤول حر</u>، وإذا غابت الحرية انتفت المسؤولية، وإذا انتفت المسؤولية عن كائن ما فهو على واحد من ثلاثة أوجه:

الأول: لا يُسأل عن أمر لاتصافه بالعلم والعدل والحكمة بصورة مطلقة، وبالتالي لا يصدر منه إلا خير وحق وصواب، سواء عَقِل الناس مقاصد ومآل العمل أم لا، ﴿لَا يُسْأَلُ عَمًا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ الأنبياء ٢٣، وهذا الوجه غير متحقق إلا بالله الخالق المدبر ويكون هذا المقام مقام الملك.

الثاني: فاقد الحرية والإرادة، فلا يُقدم على فعل شيء من تلقاء نفسه، وإنما يتلقى الأوامر من غيره، مثل الملائكة في أينها البَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ غَلَاظٌ شَدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّه مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ التحريم (٦)، ومثل الناس الذين صاروا مُلك يمين لغيرهم (عبيد) فهم من مقهوري الإرادة نسبياً.

الثالث: الكائنات الحية البهيمية، لا تُسأل عما تفعل لأنها فاقدة للعقل والحرية.

والإنسان ليس واحداً من الأوجه الثلاثة، وإنما هو كائن عاقل حر ذو إرادة واعية، وصفات محدودة مكتسبة متنامية، وبالتالي مسؤول عن أعماله كائناً من كان هذا الإنسان، ومهما كان منصبه أو مقامه في المجتمع، وهذا مقام الخلافة.

والإنسان الذي ينفي عن نفسه المسؤولية، هو إنسان ينفي عن نفسه العقل والحرية، ولكم أن تتصوروا رؤساء أو ملوكاً لبعض الشعوب العربية، يزعمون أنهم فوق المساءلة الشعبية والقانونية، فكيف يكون هؤلاء دون مسؤولية ويحكمون الشعوب؟ وبمعنى آخر كيف يكون هؤلاء دون عقل وحرية، ومع ذلك يحكمون الشعوب، التي تدّعي العقل والحرية؟ إنها





معادلة باطلة، جنون واستعباد يحكمان عقلاً وحرية!؟

الجنون والاستعباد لا ينبتان إلا في تربة الجنون والاستعباد، فإذا أردنا أن نستأصل الجنون والاستعباد، ينبغي أن نحرث التربة، ونُزيل الجنون والاستعباد، ونزرع الوعي والثقافة، فينبت منهما العقل والحرية، ويُمارسان دورهما في قيادة الشعوب العاقلة الحرة.

وحرية الإنسان بشقيه ( ذكر وأنثى ) تظهر بصور أربع:

**الأولى:** حرية الفكر

**الثانية:** حرية الرأي

الثالثة: حرية الملكية

الرابعة: حرية الشخصية

وهذه الصور الأربع للحرية، منضبطة بثقافة المجتمع وفق مفاهيمه عن الإنسان والكون والحياة، وما قبل الحياة وما بعد الحياة، وعلاقة هذه المفاهيم ببعضها، وبناء على كل ذلك يُشكل الإنسان قاعدة إيمانية يبني عليها نظام حياته، ويمارس حريته بموجبها، ويكون إنساناً فاعلاً يقوم بواجبه ويسأل عن حقوقه ويطالب بها، من باب قم بواجبك واحصل على حقك.

والحرية لا تمارس إلا مُنضبطة بنظام ثقافي، وتتوسع دائرة الحرية كلما ازداد الإنسان ثقافة ووعياً، والعكس صواب، والذي يوسع دائرة الحرية هو العلم والوعى، ومن هذا الوجه ظهرت العلاقة الجدلية بين الحرية والعلم.

فالرب عندما قال: إني جاعل في الأرض خليفة يقصد إني جاعل كائناً حُرّاً في الأرض وبالتالي فهو مسؤول، وهذا





يقتضي وجود نظام كلي يُنظم ممارسة حرية هذا الإنسان، وما ينبغي لهذا النظام أن يكون عينيا وذُرِّيا لأنه ينفي الحرية عن الإنسان ويمنعه من التطور، وإنما ينبغي أن يكون حدودياً وخطوطاً عامة، ويقوم على المقاصد لا على الأشكال.

إذاً، الإنسان كائن حر فطرة، كما أنه كائن اجتماعي ضرورة، ولا وجود لظاهرة الإنسان الفرد منعزلاً عن مجتمعه، لذا؛ ينبغي عند دراسة حرية الإنسان عدم استبعاد ظاهرة المجتمع، ومن هذا الوجه يصير لحركة الإنسان محورين متلازمين مع بعضهما لا ينفي أحدهما الآخر.

أحدهما فطري: الذي يقوم على الإرادة والاختيار والحرية الكرامة. والأخر اجتماعي: يقوم على الانتماء والانضباط بنظام المجتمع. وينبغي على الإنسان أن يتوازن بحركته وفق المحورين، وما ينبغي على المجتمع أن ينفي ظاهرة الوجود الإنساني الفطري لأن الوجود الحقيقي إنما هو للإنسان، بينما المجتمع وجوده اعتباري وثقافي وضرورة لاستمرار البنس الإنساني وممارسة مقام الخلافة، ومن هذا الوجه ظهرت العلاقة الجدلية بين الإنسان والمجتمع. والعلاقة بينهما ليست علاقة السن بالمسنن، حيث يصير الفرد جزء لازم ثابت في المجتمع مقهور بحركته العامة، وإنما العلاقة بينهما علاقة اللاعب مع فريقه، فنجاح الفريق نجاح للجميع، وخسارة الفريق خسارة للجميع ولو كان الفرد حيوياً في نفسه وحقق شيء من التميز الفردي، ولكن لا يؤثر على الفريق ككل. وهذا يدفعنا إلى أهمية إيجاد النظرة الاجتماعية عند الفرد حيث يصير كل واحد منهم يُعدُّ نفسه مسؤولاً عن نجاح المجتمع، ويبذل جهده لتحقيق ذلك، والمجتمع الناهض عدمل في داخله الأفراد الذين قصروا، أما الأفراد الناجحون المنفردون لا يستطيعون أن يحملوا المجتمع، ومثل ذلك مثل يحمل في داخله الأفراد الذين عصروا، أما الأفراد الناجعون المنفيذة وأدائها نجاة للجميع، وهذا ينبغي أن يكون هدفهم. لا علاقة للمجتمع بحركة الفرد الخاصة في معيشته، طالما أنه يملك الشعور بالانتماء الاجتماعي، وحريص على سلامته ونهضته.

لذا؛ الحذر من قهر الجانب الفطري في الإنسان لأن ذلك يسلب من هذا المقهور مبرر الانتماء للمجتمع، وبالتالي لا يبالى إن غرقت السفينة أم لم تغرق؛ بل يمكن أن ينقلب ضد المجتمع ويحاول أن يهدمه، وهذا ما نراه الآن من أعمال





تخريبية وإرهابية يقوم بها أبناء المجتمع!.

#### أيها السادة الكرام

إنها معادلة اجتماعية، الإنسان يحافظ على المجتمع وينتمي إليه، والمجتمع يعتني به ويمده بمقومات النهضة من خلال تحقيق الأمن والسلام له، والمحافظة على محوره الإنساني الفطري المتمثل بحرية الإرادة ووجود الكرامة، فيقوم هذا الإنسان الحر بالإبداع ورفد المجتمع بعوامل النهضة، وهكذا تتم عملية التفاعل الإيجابي بين الإنسان ومجتمعه.

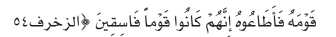
وهنا يعترضنا أمر ربما يراه بعض الناس معضلة، وهو إذا كان القائمين على قيادة المجتمع فراعنة وهامانات ويُقوِّضون بنية المجتمع ويعتدون على حقوق الناس ويستعبدونهم، وبالتالي صار هذا المجتمع أشبه بالمجتمع العنكبوتي، يأكل أبناءه الأفادا نعمل للخروج من هذه المعضلة والمتاهة؟

# أيها السادة الكرام

من المعروف تاريخياً أن أي خروج على المجتمع بالقوة هو أشبه بالعملية القيصرية سوف ينزف المجتمع دماً كثيراً، وسوف يبوء بالفشل الذريع فيما بعد، ولو استطاع أن يُزيل الفراعنة والهامانات الموجودين حالياً سوف يَحل محلهم آخرون ويعيدون الكرَّة في استعباد الشعوب بثقافة جديدة لوجود القابلية للاستعباد؛ إلى أن يُصاب المجتمع بالإحباط فيستسلموا لهذا الوضع، وتنتشر المقولات السلبية الانهزامية نحو: فالج لا تعالج، العين لا تقاوم مخرز، ضع رأسك بين الرؤوس وقل يا قاطع الرؤوس، إلى غير ذلك من المقولات التي سوف تصير فيروسات ثقافية يحملها الأبناء من الآباء إلى أن يظهر مجتمع سخيف ومُستحمر يحكمه مثلث الإجرام فرعون وهامان وقارون، ويتوارثون استحمار الشعوب. ﴿فَاستَخَفَّ







ولا يوجد حل أرضي لهذه المعضلة لابد من حل سماوي، وقد قام به الإله العظيم فبعث النبيين منذرين ومبشرين ومعلمين وهداة للناس، فقاموا بتغيير ثقافة السخافة والاستحمار، ونشروا ثقافة السلام والعدل والنهضة التي تقوم على مُحوري حركة الإنسان الفطري والاجتماعي من خلال تدريب الناس على أن يكونوا أفرادا ضمن الفريق، ويحملوا ثقافته ويرون رؤيته، لا للأنانية والسلبية والانهزامية، ونعم للروح الجماعية، وبالتالي تنضبط حركة الفرد بنظام الفريق فلا يصدر منه ردَّات فعل انفعالية، ولا ينفرد بقرار يتعلق بالمجتمع، وإنما يُقيد حركته حسب الثقافة المحديدة التي يحملها، ثقافة المحبة للجميع ولا كراهية لأحد، والسلام للجميع لا غدر بأحد ولو أدار ظهره لنا، نهدف الحياة للناس لاقتلهم، ﴿هَاأَنتُمْ أُولاء تُحبُّونَهُمْ وَلاَ يُحبُّونَكُمْ وَتُومْنُونَ بالْكتَابِ كُلّه وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ آمَنًا وَإِذَا خَلُواْ عَضُواْ عَلَيْكُمُ الأَناملَ مِنَ الْغَيْظ قُلُ مُوتُواْ بِغَيْظكُمْ إِنَّ اللّه عَليمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ آل عَمران ١١٩، وهذا ما أراده الخالق العظيم منَّا عندما شَجَّل في كتابه الكريم مواقف مُشرِّفة وعظيمة لمن سبقنا نحو قوله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ البقرة ٢٢.

إنه رباني الثقافة، وماذا يعني ذلك سوى المحبة والسلام والعدل والتعاون والنهضة، وعمارة الأرض بالخير والصلاح، والعلم والإيمان والقيم، إنه إنسان ربَّاني من التربية والتعليم والأدب، هذا الإنسان السلمي الآمن في نفسه ولغيره، والفاعل في مجتمعه خيراً ونهضة، لماذا يريد الظالم أن يقتله ويعتدي عليه؟ لأن الحق والباطل لا يجتمعان،



مؤتــم <mark>شرائع السماء</mark> وحقوق الإنسان ...

عودةللجذور



ونقل لنا الله مثل آخر هو ابنّي آدم بقوله: ﴿ لَئِن بُسَطِتَ إِلَيْ يَدُكَ لَتَقْتُلُني مَا أَنَا بِبَاسِط يَدِي إِلَيْكَ لَأَقْتُلُكَ إِنّي أَخَافُ الله مَثل آخَاه الله الله الرباني لا يمكن أن يبسط يده ليقتل أخاه إطلاقاً، هذا مفهوم ثابت في ثقافته الإسلامية، وهذا لا يعني أن لا يبسط يده ليمنع عدوان أخيه عليه بالحد الأدنى مع المحافظة على حياة أخيه قبل حياته هو، فالمسلم دائماً يلجأ في حلول مشاكله واختلافاته إلى الحوار السلمي الإيجابي الفاعل، وبعد ذلك ﴿ وَقُلُ الْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيكُفُرْ إِنّا أَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً ﴾ الكهف ٢٩ ، ولكن لا أسمح لك بالعدوان عَلى، أو على الآخرين، ويجب أن تنضبط بالمحور الاجتماعي، وحر أنت بمحورك الشخصي.





### أيها السادة الكرام

يجب أن نضع النقاط على الحروف، ونحدد المفاهيم، ونضبط المصطلحات لأن الظالم يلعب لعبته في تغيير المفاهيم وقلب الباطل حقاً، أو إدخال الباطل في الحق.

إن ثقافة السخافة والاستحمار لها مصادرها ورجالها الذين يُروِّجونها، لذا؛ ينبغي التحذير منها وتعريف الناس ببطلانها من خلال الدراسات والمحاضرات والمؤتمرات، واستخدام كافة وسائل الإعلام المتاحة.

إن الناس لا تثق إلا بما هو رباني المصدر لثقتهم بالله، وأنه لا يريد بهم إلا خيراً، ولا يأمرهم بالسوء والفحشاء، وهذا الأمر يدركه الهامانات، لذا؛ قاموا بوضع مصادر ألبسوها صفة الربانية من خلال تلبيس وتدليس على الناس، وخداع عقولهم، وليّاً بألسنتهم ليحسبوه من عند الله، وهو ليس من عند الله، فويل لهم مما يكسبون.

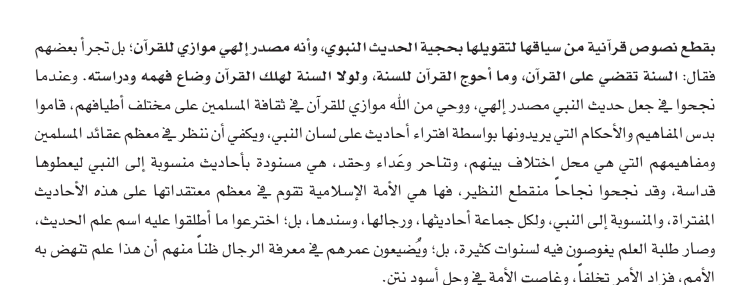
فالمصدر الإلهي الرسالي عند المسلمين المتفق عليه قاطبة دون اختلاف به هو القرآن فقط، وهو كتاب محفوظ بحفظ الله له، وهو موجود بين الناس جميعاً لا يُحابي أحداً، ودائماً معه شاهدين عدلين هما: الآفاق والأنفس، وبذلك قطع الطريق على الهوى والتعصب أن يدخل تحت ظلاله من خلال التفسير.

ولكن الهامانات لم ييأسوا، فقاموا بتحريف مفاهيم القرآن وابتدؤوا بلسانه العربي عندما جعلوا اللسان العربي اعتباطي النشأة، ونتج عن ذلك القول بالترادف والمجاز، ولكم أن تتصوروا كيف يمكن أن ندرس نصا يعتمد على أصوات اعتباطية، وكلمات يصح أن نضع بعضها بدل بعض، وكلمات لا مفهوم حقيقي لها، وإنما هي مجاز، ولكل فهمه، وأبعدوا النص القرآني من المرجعية التاريخية وعدوا قصصه للتسلية وعزاء للنبي ليس إلا، والغريب أنهم اعتمدوا التوراة والتلمود والفخّار والحجر مصادر تاريخية الله قلبوا التاريخ رأساً على عقب، وحرفوا الحقائق.

واخترعوا أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، وألزموا الأمة بفهم المجتمع الذي زامن نزول النص القرآني، وقاموا







فهذه أمثلة من التحريف التي قام بها ومازال الهامانات لإضلال الأمة ولاستحمارها، وإبعادها عن كتاب ربها، وبالتالي تبقى في مستنقع التخلف والفقر والجهل والتناحر والعَداء والحقد، وقَتل بعضهم بعضاً.

فالقرآن يجمعنا وما سواه يفرقنا ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّٰهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نَعْمَتَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَرْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمَ بِنَعْمَتِه إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَة مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَرِّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمَ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَة مِّنَ اللّٰهُ لَكُمْ آيَاتِهِ مُ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِنْ عَمْراًن مُراتِي اللّٰهِ فَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ آل عمران ١٠٢٠، القرآن يُنشئ ثقافة سلمية فاعلة إيجابية ينتج عنها المحبة والحرية، والثقافة الاَجتماعية، ويكرس شعار التعايش السلمي الإيجابي، والتماسك الفاعل، والنهضة بالعباد والعمران.

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهُ عَليمٌ خَبِيرٌ ﴾ الحجرات١٣.

وتطرقت إلى هذه النقاط لأنها مصدر للإرهاب والحقد والكراهية وهي التي تُسيء إلى ثقافة (ربي الله ).





لذا؛ الحل هو تعرية هذه المفاهيم وإظهار عوارها وضلالها، وإقامة ثقافة سلميّة ربانية لينشأ عليها جيل رباني يتفاعل مع المجتمع إيجابياً ليصبغه بالثقافة السلميّة الفاعلة لنصل إلى مجتمع راشد يخرج منه قيادة راشدة، ونعْمَ الأمة التي تصنع الأبطال، وبئس الأمة التي تنتظر أبطالاً ليصنعوها أو يخلصوها.

فالأزّمة، أزّمة غياب ثقافة اجتماعية راشدة تعتمد على القرآن والعلم وقانون النفعية والأحسن للناس تحمي حريات الإنسان بمحوريها الفطري والاجتماعي، وهذه الثقافة الاجتماعية الراشدة هي صمّام الأمان، وهي جهاز المناعة الذي يحمي الأمة من الإرهاب والاستبداد والاستعباد، وقمع الحريات، وليس قانوناً يوضع حبر على ورق.

وأرجو أن أكون قد وفقت في عرض مفهوم الحريات الفردية المرتبطة بالمحور الاجتماعي وكيف نحافظ عليها.

وشكراً لحسن إصغائكم والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته سامر إسلامبولي ۲۰۱۰/۲/۲۲

